
THOMAS SOWELL

I LLUS IONS
DE

LA JUST ICE SOCIALE

Traduction et notes de Radu Stoene scu

CARMIN

2025





préface
égalité, que de crimes
commet-on en ton nom !

Thomas Sowell, une vie à estimer le coût des bonnes intentions

L
es lecteurs français se divisent en deux catégories : d’une
part, ceux qui ont vu la vidéo Evergreen et les Dérives du pro-

gressisme sur la chaîne YouTube de «Sanglier Sympa»¹ et,
d’autre part, ceux qui iront la voir, avant de poursuivre la lecture
de cette préface. Il faut avoir un contact direct avec ces monstres
étonnants, cette tératologie nouvelle— souvent réduite, presque
édulcorée, au terme woke — avant de commencer à réfléchir —,
ce qui sera une façon demettre nos pas dans ceux de cet immense
auteur qu’estThomas Sowell, que nous avons eu le réel privilège
de traduire. Et ceux qui, après leur visionnage, penseront tou-
jours que ces «délires américains» ne les concernent pas iront
feuilleter le récent rapport du très français Conseil économique,
social et environnemental (Cese) — organe consultatif de la
République— intitulé Éduquer à la vie affective, relationnelle
et sexuelle. Ces curieux incrédules y apprendront que désormais
« la famille [est] le premier incubateur du sexisme», que « les
familles ne semblent donc pas naturellement conduire à une édu-
cation non sexiste telle que prévue par les standards de l’éduca-
tion à la vie affective, relationnelle et sexuelle ²». Et si les parents

1. https://www.youtube.com/watch?v=u54cAvqLRpA.
2. Adopté le 10 septembre 2024, p. 181, https://www.lecese.fr/travaux-

publies/eduquer-la-vie-affective-relationnelle-et-sexuelle.

ix

https://www.youtube.com/watch?v=u54cAvqLRpA
https://www.lecese.fr/travaux-publies/eduquer-la-vie-affective-relationnelle-et-sexuelle
https://www.lecese.fr/travaux-publies/eduquer-la-vie-affective-relationnelle-et-sexuelle


Préface

ne sont pas d’accord, que préconise-t-on de faire? «La création
d’une incrimination pénale sanctionnant l’entrave au droit des
enfants à bénéficier d’une EVARS. » Encore un « vide juri-
dique » qui sera comblé, c’est Philippe Muray qui en aurait
été ravi ³.
Avec moins d’humour, mais avec plus de rigueur factuelle

que l’essayiste français, Thomas Sowell se bat contre cette folie
depuis un demi-siècle, à coups d’un livre tous les deux ans en
moyenne. Économiste, philosophe, historien et critique cultu-
rel, ce géant de la pensée est un travailleur infatigable qui va
sur ses 95 printemps, mais dont l’œuvre est encore injustement
méconnue en France. Illusions de la justice sociale est son dernier
ouvrage,mais espérons qu’il sera le premier d’une longue série de
traductions, qui réparerait la négligence coupable des Français
envers cet auteur majeur. L’Âge d’Homme avait publié en 1990
son Amérique des ethnies, désormais introuvable, et les éditions
Valor viennent enfin de rendre disponible en français le manuel
que tout honnête homme devrait lire : Économie basique. Guide
de bon sens en matière économique, qui en est à sa cinquième
édition américaine.
Sowell est un homme au destin personnel semblable à celui

d’Albert Camus, moins la fin tragique de l’écrivain français.
C’est un Noir du sud des États-Unis, orphelin à l’âge de deux
ans, et qui est devenu à force de travail et de persévérance un
docteur en sciences économiques, diplômé de Harvard et de
l’université de Chicago, et un des penseurs américains les plus
influents. Plusieurs présidents américains, dont Ronald Reagan,
ont voulu le nommer au gouvernement, mais il a toujours refusé,
pour garder son indépendance d’esprit et poursuivre son tra-
vail de recherche. Il a enseigné dans de nombreuses universités

3. Voir «L’envie de pénal» dans Exorcismes spirituels, Paris, Les Belles
Lettres, 1997.

x



Préface

américaines entre 1965 et 1980, avant de devenir Senior Fellow ⁴
de l’Institut Hoover de l’université Stanford (Californie).
Pourquoi le lire aujourd’hui? Parce que, livre après livre,

Thomas Sowell fait la chose la plus difficile qui soit selonCharles
Péguy: regarder le monde en face et ne pas détourner le regard.
Il est un de ces esprits rares et virils pour qui méditer, ce n’est
pas élaborer des rationalisations pour escamoter le réel, mais
rester fidèle à l’observation, quel que soit le prix à payer pour
nos illusions.
Son courage intellectuel s’est forgé dans la douleur : à la mort

de ses parents, il est élevé par une grand-tante maternelle, qui
déménage à New York lorsqu’il a neuf ans. D’enfant de la
Caroline du Sud — État américain célèbre pour sa culture du
barbecue et sa religion du thé glacé sucré, plutôt que pour
son raffinement —, Sowell devient un Black de Harlem, alors
qu’éclate la Seconde Guerre mondiale. Comme il le raconte
dans son autobiographie, A Personal Odyssey ⁵, un événement
va donner un tournant inattendu à sa vie : un garçon du voisi-
nage lui explique le fonctionnement de la bibliothèque munici-
pale. Curieux, intelligent et ambitieux, il va y passer tout son
temps libre — ce qui l’amènera à intégrer en 1945, après des
examens exigeants, le prestigieux lycée Stuyvesant de New York.
Mais il est impossible de vivre à Harlem et d’aller à l’école au sud
de Manhattan, c’est-à-dire de faire chaque jour comme quatre
heures demétro aumoment de la sortie des bureaux. De plus, les
autres membres de sa famille décomposée voient d’un mauvais
œil que Sowell s’élève plus haut qu’eux ; l’animosité finit par dégé-
nérer en conflit ouvert, si bien qu’il quitte l’école et la maison

4. C’est-à-dire qu’il reçoit unebourse perpétuelle (supérieure à 150 000dol-
lars par an) pour poursuivre ses recherches sans obligation d’enseigner, mais en
publiant régulièrement des travaux et en participant aux débats sur les sujets
majeurs en lien avec sa spécialité.

5. New York,The Free Press, 2000.

xi



Préface

de sa mère adoptive à l’âge de dix-sept ans. Ces expériences pré-
coces forment le socle de ses sujets de prédilectionpour les années
à venir, sur lesquels il reviendra même dans ce dernier livre : le
lien entre la désagrégation des familles et la pauvreté, la lutte de
l’individu doué contre un environnement hostile et envieux, et
le rôle d’une volonté libre, mesurée et conséquente dans l’épa-
nouissement individuel.
Ces débuts difficiles dans la vie sont aussi le terreau de son

intérêt précoce pour… Karl Marx, qu’il étudiera très profondé-
ment lorsqu’il reprendra ses études supérieures, au retour de la
guerre deCorée, en 1952. Il écrira sonmémoire sur ce «maître du
soupçon» et trente ans plus tard, en 1985, il publiera Marxism:
Philosophy and Economics, bien qu’entre-temps il sera devenu
un disciple de Milton Friedman et un membre de la tant décriée
«école d’économie de Chicago»⁶. Cela montre qu’intellectuelle-
ment les libéraux sont peut-être moins sectaires que leurs enne-
mis progressistes, pour qui lire les ouvrages de l’adversaire, c’est
déjà souiller sa pureté idéologique.
Ce qui aura détournéThomas Sowell de la vision marxiste du

monde, comme il le dira plus tard, ce sont « les faits ⁷». Les faits,

6. En France, ces économistes sont victimes d’une campagne de déni-
grement, parce que Milton Friedman a notamment donné des conférences
au Chili sous Pinochet, le dictateur ayant renversé le président socialiste
Allende en 1973. Sur ce sujet délicat, on pourrait écouter la parole du dis-
sident tchèque Václav Benda (1946-1999), qui a déclaré que Pinochet avait
«peut-être ses aspects cruels, néanmoins c’étaient des réponses aux avancées
extrêmement non démocratiques et extrêmement cruelles du communisme
international», https://www.upi.com/Archives/1994/06/06/Human-rights-
activist-praises-Pinochet/7718770875200/. Sowell a toujours évité de s’impli-
quer politiquement ; néanmoins, il fait sien le dicton romain Si vis pacem, para
bellum et écrit : «Si vous n’êtes pas prêts à utiliser la force pour défendre la
civilisation, alors soyez prêts à accepter la barbarie» dans Is Reality Optional?
(Stanford, Hoover Institution Press, 1993, p. 191, notre traduction).

7. Voir son interview sur la chaîne YouTube The Rubin Report : you-
tube.com/watch?v=5Ivf9jrXGAY.

xii

https://www.upi.com/Archives/1994/06/06/Human-rights-activist-praises-Pinochet/7718770875200/
https://www.upi.com/Archives/1994/06/06/Human-rights-activist-praises-Pinochet/7718770875200/
https://www.youtube.com/watch?v=5Ivf9jrXGAY
https://www.youtube.com/watch?v=5Ivf9jrXGAY


Préface

encore les faits, toujours les faits, comme il le rappelle dans l’épi-
graphe qu’il a placée en tête de ce livre, ce sont eux qui l’in-
téressent, et non les constructions abstraites, les châteaux en
Espagne ou les utopies irréalisables. En ce sens, il a retenu et appli-
qué une leçon marxienne que nombre de prétendus disciples de
Marx ont oubliée : la pensée doit suivre le réel, et non s’y substi-
tuer. Même dans un de ses livres assez récents, Discrimination
and Disparities ⁸, il revient à ses lectures de jeunesse pour utili-
ser ce passage d’une lettre célèbre de Friedrich Engels, afin de
décrire un point essentiel de sa propre vision du monde: « l’his-
toire se fait de telle façon que le résultat final se dégage toujours
des conflits d’un grand nombre de volontés individuelles, dont
chacune à son tour est faite telle qu’elle est par une foule de condi-
tions particulières d’existence ; il y a donc là d’innombrables
forces qui se contrecarrent mutuellement, un groupe infini de
parallélogrammes de forces, d’où ressort une résultante — l’évé-
nement historique — qui peut être regardée elle-même, à son
tour, comme le produit d’une force agissant comme un tout, de
façon inconsciente et aveugle. Car, ce que veut chaque individu
est empêché par chaque autre et ce qui s’en dégage est quelque
chose que personne n’a voulu⁹.»
Ce qui retient l’attention de Sowell, c’est ce que les vieux

staliniens et les jeunes progressistes ont conjointement oublié :
l’humilité d’Engels (et de Marx) devant ce qui se passe, devant
ce qui émerge du conflit des volontés, la conviction que la vie
est faite d’événements dont personne n’est vraiment responsable,
mais auxquels tout le monde participe. C’est une des idées qui
animent fondamentalement Sowell, qu’il retrouvera exprimée
autrement sous la plume de son autre maître à penser, Friedrich
August von Hayek. En effet, ce que décrit Engels — et il y a un

8. New York, Basic Books, 2018.
9. Lettre d’Engels à Joseph Bloch, 21-22 septembre 1890:

https://www.marxists.org/francais/engels/works/1890/09/18900921.htm.

xiii

https://www.marxists.org/francais/engels/works/1890/09/18900921.htm


Préface

peu de malice de la part de Sowell de rappeler cela aux progres-
sistes — se rapproche beaucoup de « l’ordre spontané» dont
parle Hayek, notamment dans son œuvre majeure Droit, légis-
lation et liberté, vol. 2 «Le mirage de la justice sociale», auquel
Sowell a sans doute pensé en écrivant Illusions de la justice sociale.
Il faut saisir dans toute sa profondeur ce principe qui tra-

verse toute l’œuvre de Sowell, repris de Hayek et sur lequel il
insiste plus particulièrement dans ce dernier livre : la société,
avec ses injustices et ses réalisations grandioses, n’est pas un
sujet conscient et agissant, c’est pourquoi personne ne peut
sérieusement prétendre que « c’est la faute à la société ».
Cette phrase devrait rester ce qu’elle est: le leitmotiv d’une chan-
son fameuse des Inconnus, mais pas une idée sérieuse. Or, l’in-
quiétude de Sowell, c’estde voir que cetteplaisanterie estdevenue
un principe d’action pour beaucoup de gens, qui veulent que
« la société» fasse ceci, ou qu’elle ne fasse plus cela. Le propos
de ce livre est basé sur ce rappel : c’est le gouvernement, ou une
autre organisation qui peut agir, mais « la société » n’est pas
une organisation et, à défaut de comprendre et d’accepter ce fait,
on encourt de graves déconvenues aussi bien personnelles que
collectives.
Le deuxième principe qui structure la pensée de Sowell est un

corollaire du premier : les entités qui prétendent «organiser» la
société, au lieu de la laisser à son «ordre spontané», risquent de
lui faire plus demal quedebien, parce que toute organisationper-
turbe cet ordre, en réglementant et empêchant l’action libre de
chacun des membres. Plus précisément, la réglementation crée
des problèmes au lieu de les résoudre parce que ceux qui créent des
normes ne possèdent pas et ne peuvent jamais posséder les connais-
sances pertinentes pour les personnes dont ces pouvoirs extérieurs
règlent la vie. C’est exactement ce qui avait fait exploser de rage en
1966, selon une anecdote célèbre, Georges Pompidou, qui n’était
encore que Premier ministre, contre celui qui n’était alors qu’un

xiv



Préface

jeune collaborateur, Jacques Chirac, venu lui présenter une pile
de décrets à parapher : «Arrêtez d’emmerder les Français ! Il y a
trop de lois dans ce pays, on en crève, laissez-les vivre, et vous
verrez ça ira beaucoup mieux.»
Ces «emmerdements» sont très concrets, comme l’illustre

un savoureux roman du regretté Benoît Duteurtre, disparu en
2024, le Retour du Général ¹⁰, qui commence par la révolte d’un
homme ordinaire, qu’une directive européenne — « la direc-
tive sauces émulsifiées ¹¹ » — prive soudainement d’un de ses
plaisirs habituels : manger un œuf mayonnaise dans un bistrot
parisien! Cette déconvenue est la conséquence d’une décision
de technocrates interdisant aux restaurateurs, pour la sécurité
des consommateurs, de servir de la mayonnaise maison qui
aurait été conservée plus d’une journée. Or, pour le bistrotier,
il revenait désormais trop cher d’en fabriquer tous les jours.
Conséquence concrète : remplacement de la « sauce onctueuse»
par une «émulsion de pacotille, venue d’un monde où le souve-
nir de la vraie mayonnaise avait disparu pour toujours».
Voilà l’illustration d’un des problèmes actuels qu’explore

Sowell dans ce livre : l’étouffement de la vie quotidienne sous
une avalanche de normes, résultat de la volonté de tiers impor-
tuns (les technocrates) de se mêler de ce qui ne les regarde pas
à la place des premiers (et seuls) concernés. Voilà aussi le sens
premier du libéralisme dont se revendique Sowell : laisser cha-
cun— le bistrotier, le client — prendre ses responsabilités ; et si
quelqu’un fait une erreur, qu’il l’assume. «La liberté, c’est avoir
le droit de se tromper», disait Jacques Brel dans une célèbre
interview où il exposait sa philosophie de la vie. C’est exactement
ce pour quoi Sowell lutte depuis toujours : pour l’autonomie

10. Paris, Fayard, 2010.
11. Cette directive, qui s’occupe des sauces émulsionnées, existe vraiment.

https://eur-lex.europa.eu/legal-content/FR/TXT/PDF/?uri=OJ:JOC_1976
_054_R_0001_01.

xv

https://eur-lex.europa.eu/legal-content/FR/TXT/PDF/?uri=OJ:JOC_1976_054_R_0001_01
https://eur-lex.europa.eu/legal-content/FR/TXT/PDF/?uri=OJ:JOC_1976_054_R_0001_01


Préface

individuelle, non perturbée par des tuteurs improvisés, comme
le gouvernement, les agences, les collectifs, les ONG, qui pré-
emptent les décisions de plus en plus de personnes, en Europe
et en France en particulier.
Comme Sowell le rappelle en reprenant Hayek, les bureau-

crates qui «emmerdent les Français» ont «une présomption
fatale», en pensant pouvoir rassembler les connaissances perti-
nentes sur un monde en mouvement incessant, et en refusant
d’admettre que le marché libre intègre et génère des connais-
sances, sous forme de prix établis par l’offre et la demande,
«qu’aucun cerveau et aucune organisation ne pourraient pos-
séder ou créer ¹² ». Les technocrates limitent ce « droit de se
tromper» en pensant savoir mieux que chacun ce qu’il serait
juste de faire, par exemple en obligeant les bistrotiers à jeter la
mayonnaise chaque jour, comme si chaque restaurateur était
incapable par lui-même de remarquer si un produit est avarié
ou non. Ces règlements, devenus contraintes légales, sont des
mesures infantilisantes, et pourraient procéder d’une sorte de
« féminité toxique» (Jordan Peterson) : une inclination étouf-
fante à materner, à traiter autrui comme un perpétuel mineur,
dont la sécurité serait éternellement plus importante que l’auto-
nomie. C’est une des idées-forces de ce livre, que toutefois Sowell
avait déjà approfondie dans ce qu’il considère comme son pre-
mier bon ouvrage : Knowledge and Decisions («Connaissance
et décisions») publié en 1980, récompensé par le prix du Law
and Economics Center ¹³. Hayek lui-même avait loué cet ouvrage
en disant que Sowell «arrivait d’une façon originale à traduire
des débats abstraits et théoriques dans des discussions concrètes

12. Voir Friedrich A. Hayek, 1988, la Présomption fatale : les erreurs du
socialisme, Paris, PUF, 1993, p. 101.

13. Institut de recherche américain, créé en 1974, qui promeut des études
multidisciplinaires alliant le droit et l’économie, en particulier pour examiner
l’impact des politiques économiques sur le droit et vice versa.

xvi



Préface

et réalistes à propos des problèmes centraux de l’économie poli-
tique contemporaine ¹⁴.»
Depuis des décennies, armé de ces principes, Sowell traque

les délires, au mieux, et les catastrophes sociétales, au pire, pro-
voqués par ceux qui s’érigent en tuteurs des autres, qu’il a sarcas-
tiquement baptisés dans un livre de 1995 « the anointed », les
«oints», non pas du Seigneur, mais d’eux-mêmes : les membres
des élites bien-pensantes qui s’autocongratulent ¹⁵ en négligeant
toute réalité qui les froisserait — ceux que Javier Milei a appelés
en Argentine « la casta ». Sowell embrasse large : il s’intéresse
aux programmes de gauche de lutte contre la pauvreté, contre la
discrimination, contre les grossesses adolescentes et contre le
manque d’éducation; il va étudier les effets de la discrimina-
tion positive dans d’autres pays que les États-Unis, l’histoire des
migrations, des persécutions des minorités et du logement —
ainsi que des effets des lois sur celui-ci —, l’évolution de l’ensei-
gnement supérieur sous la pression des lois antiracistes. Bref, il
fait comme… Karl Marx, jadis, avec des moyens de connaissance
plus sophistiqués que la seule bibliothèque du British Museum,
et sans nourrir un espoir révolutionnaire, mais en se souciant
du bien-être concret des gens soumis aux expériences politico-
sociétales des progressistes. Et ses études sont véritablement scien-
tifiques, au sens où son savoir possède autant une valeur pré-
dictive qu’historique. C’est ainsi qu’il a par exemple annoncé
dès 2005 qu’une bulle immobilière allait éclater ¹⁶— et la crise de

14. «TheBestBook onGeneral Economics inMany a Year»,Reason, vol. 13.
Reason Foundation, p. 47-49.

15. Voir The Vision of the Anoited : Self-Congratulation as a Basis for
a Social Policy, («la Vision des élites bien-pensantes. L’autosatisfaction comme
fondement des politiques sociales»), New York, Basic Books, 1995.

16. Voir «Froth in Frisco or Another Bubble?» inWall Street Journal,
26 mai 2005. Voir aussi par exemple l’étude « Segregation and subprime
lending within and across metropolitan areas », Institute for Research on

xvii



Préface

2008 lui amalheureusement donné raison. Les fameux subprimes
étaient en fait des prêts hypothécaires à risque élevé qui avaient
été accordés en grand nombre aux «minorités» relativement
insolvables, à la suite notamment de certaines lois «antiracistes»
comme le «Community Reinvestment Act» de 1977. Entre la
suppression de la mayonnaise de Duteurtre et l’effondrement de
l’économie mondiale, il y a un point commun, c’est l’interven-
tionnisme étatique fou.
En 1927, Panaït Istrati avait dit en constatant la réalité sordide

de l’URSS de Staline : « Je vois les œufs cassés, où est votre ome-
lette?» Voilà qui pourrait tout à fait décrire l’attitude de Sowell
devant les vastes programmes de la gauche américaine : livre après
livre, chapitre après chapitre, il dresse l’inventaire desœufs cassés.
Un des passages de ce livre surprendra sans doute nombre de lec-
teurs français : c’est lemoment où il explique les effets néfastes sur
l’emploi de l’existence d’une loi imposant un salaire minimum.
À l’heure où, en France, on s’enorgueillit d’avoir relevé le smic
de 2 % et où certains partis militent pour le relever à 1 600 euros
net, ce sera sans doute un des passages les plus déconcertants.
Ce fut tout aussi déconcertant pour le jeune Sowell lui-même,
stagiaire dans une agence du travail du gouvernement américain
en 1960, chargée de s’occuper du chômage à Puerto Rico, de
constater empiriquement les problèmes causés par cette loi que
l’on vante comme un acquis social indiscutable.
Certains lecteurs se souviendront peut-être que le problème

de la fixation d’un salaire minimum par le gouvernement avait
été déjà abordé frontalement par Hilaire Belloc, in nuce, dans le
livre écrit en 1911 que nous avons traduit et publié en janvier 2024,
Vous ne posséderez rien. L’État servile. Sowell redécouvre que
cette loi crée du chômage, parce qu’elle fixe autoritairement le

Poverty, université de Wisconsin-Madison, https://www.irp.wisc.edu/wp/wp-
content/uploads/2019/03/Focus-34-4b.pdf.

xviii

https://www.irp.wisc.edu/wp/wp-content/uploads/2019/03/Focus-34-4b.pdf
https://www.irp.wisc.edu/wp/wp-content/uploads/2019/03/Focus-34-4b.pdf


Préface

prix du travail en dehors de la loi de l’offre et de la demande.
Et ce n’est pas sa seule surprise : en 1960, Sowell apprend simul-
tanément que l’agence gouvernementale du travail, censée lutter
contre le chômage des Portoricains, se désintéresse complète-
ment de son analyse et, au contraire, préfère chercher d’autres
causes, parce que l’agence elle-même ne pourrait plus justifier
son existence si jamais elle résolvait le problème pour lequel elle
a été instituée. Comme le dira Guy Debord, «ce florissant per-
sonnel syndical et politique [est] toujours prêt à prolonger d’un
millénaire la plainte du prolétaire, à la seule fin de lui conserver
un défenseur ¹⁷».
À peu près au même moment, et à propos du même endroit,

Puerto Rico, Sowell prend un chemin intellectuel parallèle à ce-
lui d’Ivan Illich, découvrant comme lui la contre-productivité
des institutions ¹⁸, et l’effet néfaste des initiatives gouvernemen-
tales pour mettre fin à la pauvreté. Le programme de dévelop-
pement économique du président Lyndon Johnson, baptisé
«guerre contre la pauvreté», reviendra souvent sous la plume de
Sowell comme une catastrophe ayant augmenté la dépendance
envers l’État au lieu de la réduire ; de même, Illich est célèbre
pour s’être opposé au volet international de cette « guerre »,
notamment dans un discours de 1968 intitulé «To Hell with
Good Intentions ¹⁹» («Au diable les bonnes intentions»), où
il critiquait le programme des volontaires américains chargés
d’aider les démunis (le Corps de la paix, Peace Corps), pour
son approche néocolonialiste et paternaliste. Illich estimait que
les jeunes volontaires américains, bien qu’animés de bonnes

17. « In girum imus nocte et consumimur igni», dansŒuvres cinémato-
graphiques complètes, Paris, Champ Libre, 1978.

18. Voir Ivan Illich, la Convivialité, Paris, Seuil, 1973. De 1956 à 1960,
Ivan Illich fut recteur de l’université catholique de Puerto Rico.

19. Voir le texte original ici : https://www.uvm.edu/~jashman/CDAE
195_ESCI375/To%20Hell%20with%20Good%20Intentions.pdf.

xix

https://www.uvm.edu/~jashman/CDAE195_ESCI375/To%20Hell%20with%20Good%20Intentions.pdf
https://www.uvm.edu/~jashman/CDAE195_ESCI375/To%20Hell%20with%20Good%20Intentions.pdf


Préface

intentions, n’étaient pas équipés pour comprendre les réalités et
les besoins locaux des pays en développement, contribuant ainsi
à une forme d’ingérence culturelle et à une dépendance accrue
des pays «aidés» envers les États-Unis. Sowell fait le même diag-
nostic en ce qui concerne l’augmentation de la dépendance en-
vers les agences fédérales au sein des États-Unis.
On pourrait trouver étrange de rapprocher Sowell d’Ivan

Illich, alors que le premier est considéré comme un conservateur,
partisan du capitalisme, tandis que le second est classé comme
un penseur radical anticapitaliste. Mais, au-delà des apparences,
ils ont beaucoup en commun, à commencer par cette incessante
préoccupation pour les conséquences concrètes des décisions
politiques sur l’homme ordinaire, le Portoricain de base. C’est
à lui qu’ils pensent tous deux lorsqu’ils critiquent la politique
d’aide gouvernementale. Plus précisément, on peut dire que l’un
et l’autre abhorrent « l’éthique de la conviction», et sont animés
par lamême «éthique de la responsabilité», pour reprendre une
distinction établie par MaxWeber²⁰.
Voilà ce qui distingue Sowell des « intellectuels» qu’il bro-

carde ouvrage après ouvrage : il ne peut pas être « indifférent
aux conséquences de ses actions, et se défausser quand ces consé-
quences ne sont pas celles qu’il prévoyait, en invoquant la fata-
lité ou la méchanceté des hommes (comme le fait le partisan de
“l’éthique de conviction”)²¹. » C’est pourquoi Sowell reproche
inlassablement aux « élites bien-pensantes» de n’avoir jamais
à payer le prix de leurs décisions erronées. Il ne s’agit pas de
méchanceté, mais d’une réaction de démystification et d’une
défense de la dignité de la science, que ces « intellectuels», sans

20. Voir le Savant et le Politique (1919), trad. Julien Freund, Paris, Union
générale d’éditions, 1963.

21. Catherine Colliot-Thélène, la Sociologie de MaxWeber, Paris,
La Découverte, 2006, p. 61.

xx



Préface

cesse démentis par les faits, insultent. Car un savoir qui ne four-
nirait pas à celui qui le possède un certain pouvoir prédictif n’est
que du vent²², si bien que quelqu’un qui n’arrive pas à anticiper
grosso modo les conséquences de ses actions ne connaît en fait pas
grand-chose. Les intellectuels animés simplement de «bonnes
intentions», dont les projets se trouvent inexorablement anéan-
tis par le réel, se révèlent alors des ignorants prétentieux, qui
usurpent l’aura de la science pour fasciner des naïfs.
Une telle présentation pourrait donner l’impression que

Sowell est une sorte de Christopher Lasch, qui vilipendait aussi
les élites dans son dernier livre : «Du point de vue des gens qui
sont obsédés comme d’une idée fixe par le racisme et le fana-
tisme idéologique, écrivait-il, la démocratie ne peut vouloir dire
qu’une seule chose : la défense de ce qu’ils appellent la diversité
culturelle. Mais il y a des questions bien plus importantes qui
sont posées aux amis de la démocratie : la crise de la compétence ;
la diffusion de l’apathie et d’un cynisme étouffant ; la paralysie
morale de ceux qui mettent au-dessus de tout les valeurs “d’ou-
verture d’esprit” ²³.»
Or, même s’il partage ces diagnostics, Sowell ne se contente

pas de sermonner, et il n’attribue pas à la seule psychologie autant
d’influence sociale que l’auteur de la Culture du narcissisme.
Sowell est un homme de science responsable, cherchant à com-
prendre les relations sociales dans le but de minimiser les souf-
frances humaines, en éclairant les décideurs afin qu’ils évitent
de prendre des mesures aux conséquences néfastes, surtout
pour les plus démunis. Ainsi conviendrait-il d’appeler Sowell

22. Voir Karl Popper, la Logique de la découverte scientifique (1934).
«Nous ne pouvons exiger d’une théorie scientifique qu’elle soit vérifiable,
mais seulement qu’elle soit falsifiable, c’est-à-dire qu’elle fasse des prédictions
précises qui pourraient, en principe, être réfutées par l’expérience.»

23. Christopher Lasch, laRévolte des élites et laTrahison de la démocratie
(1995), trad. fr., Paris, Flammarion, 2020, p. 125.

xxi



Préface

«sociologue²⁴», si ce terme n’était pas devenu en France syno-
nyme d’un douteux mélange des genres entre la recherche scien-
tifique et l’activisme militant pour faire accepter des mesures
«progressistes», car Sowell a développé patiemment au cours
d’un demi-siècle un véritable savoir (prédictif) des relations
entre les acteurs qui composent une société, en réfléchissant
aux « incitations²⁵» (incentives) que les différentes situations
concrètes créent pour eux— une sorte de sagesse pratique, une
phronesis (Aristote), diamétralement opposée aux champions
du yakafokon.
Pourtant, c’est peut-être un certain approfondissement de

la dimension psychologique qui manque à Sowell pour aller
au bout de ses analyses. Son grand étonnement philosophique,
renouvelé de décennie en décennie, consiste à se demander pour
quelles raisons des individus, même très intelligents, préfèrent
s’accrocher à des erreurs, à des illusions, plutôt que de tirer les
leçons des faits. Un des chapitres les plus passionnants de ce livre
pour les lecteurs français est le chapitre ii, où Sowell esquisse

24. On lira avec intérêt à ce propos Changer de société. Refaire de la sociolo-
gie de Bruno Latour, Paris, La Découverte, 2007.

25. «Adam Smith, le saint patron du capitalisme de marché, avait lui aussi
une analyse systémique de la causalité. Il n’attribuait pas les avantages d’une
économie capitaliste aux bonnes intentions des capitalistes. Au contraire, on
pourrait dire que la vision d’Adam Smith des capitalistes en tant qu’individus
était encore plus négative que celle de KarlMarx. Smith etMarx sont parvenus
à des conclusions opposées quant aux avantages ou aux dommages causés par
le capitalisme de marché, mais aucun n’a fondé ses conclusions sur les inten-
tions des capitalistes. Chacun a fondé ses conclusions sur les incitations et les
contraintes systémiques de la concurrence économique. Trop d’observateurs,
y compris certains universitaires, raisonnent comme si les intentions se tradui-
saient automatiquement par des résultats», écrit Sowell dansDiscrimination
and Disparities, New York, Basic Books, 2018, ch. ii (notre traduction). Est-il
étonnant que, dans ces conditions, les «procès d’intention» soient devenus si
courants?

xxii



Préface

une sorte d’unité conceptuelle du «progressisme» à travers les
âges. On apprendra avec intérêt que, pour les Américains, la
période historique allant des années 1890 (la fin de la « fron-
tière») aux années 1920 est appelée«l’ère progressiste», et qu’elle
est marquée par l’émergence du centralisme politique, par la
lutte pour « la justice sociale » et l’expansion des « bénéfices
sociaux» au détriment des libertés, en même temps que par…
l’eugénisme, promu alors d’une façon non critique par la fine
fleur de l’intelligentsia américaine, des éducateurs au président
des États-Unis. La vision racialiste des nazis a été élaborée par un
Américain, Madison Grant, ami des plus hauts responsables de
l’État américain et auteur d’un best-seller intitulé The Passing of
the Great Race, que le génocidaire Führer considérerait comme
«sa Bible».

La thèse qu’avance Sowell, c’est qu’il existe une convergence
entre les progressistes racistes du début du xxe siècle et les pro-
gressistes wokes du début du xxie siècle quant à leur rapport
au réel. «Dans les premières décennies du xxe siècle, écrit-il,
alors que le progressisme était une force majeure toute neuve
parmi les intellectuels américains et sur le champ politique, l’un
de ses principes fondamentaux était le déterminisme génétique,
c’est-à-dire la croyance en l’infériorité des races les moins perfor-
mantes par rapport aux autres. / Plus tard, dans les dernières
décennies du xxe siècle, les progressistes nouvelle génération,
qui avaient des opinions similaires sur d’autres questions telles
que le rôle du gouvernement, la protection de l’environnement
et la philosophie juridique, ont adopté un point de vue opposé
sur les questions raciales. Les races les moins performantes sont
désormais considérées comme automatiquement victimes du
racisme, alors qu’elles étaient auparavant considérées comme
automatiquement inférieures. Les conclusions sont différentes,
mais la façon dont on utilise les données et celle dont on rejette
opinions et données contraires sont très similaires. / Les deux

xxiii



Préface

groupes de progressistes affichent une certitude absolue quant
à leurs conclusions — sur ce sujet comme sur d’autres — et
repoussent les critiques comme étant au mieux mal informées,
au pire confuses ou malhonnêtes.»
Sowell est perplexe devant la fermeture d’esprit de ces élites ²⁶.

Plusieurs fois au cours de sa carrière, il a essayé d’approfondir
les causes de cette irrationalité et de ce fanatisme. En plus de ses
livres d’économie, dont la qualité et la clarté sont indéniables
(en atteste le nombre de rééditions), Sowell a été régulièrement
saisi par « le démon de la théorie» (Freud) et a tenté d’aller au-
delà des faits qui lui sont chers, pour comprendre ses adversaires.
C’est ainsi qu’en 1987 il a écrit A Conflict of Visions : Ideological
Origins of Political Struggles («Un conflit de visions : les origines
idéologiques des luttes politiques»), en 1995 The Vision of the
Anoited déjà mentionné, et en 1999 The Quest for Cosmic Justice.
La trace de ces recherches «méta-économiques» se retrouve
bien sûr dans son dernier ouvrage, Illusions de la justice sociale.
Notre auteur constate bien à chaque fois que bien des gens,

même très intelligents, poursuivent des mirages ²⁷, et, à le lire, on
sent l’exaspération d’un homme profondément bon qui essaie
en vain de réveiller des somnambules. Il accumule des faits par-
dessus des faits, mobilise des montagnes de références statis-
tiques, ethniques, géographiques, historiques, dans l’espoir de
dessiller les yeux des aveugles qui marchent à leur perte. Mais,

26. On lira avec intérêtTheClosing of the AmericanMind d’Allan Bloom
(1987), en français l’Âme désarmée, rééd., Paris, Les Belles Lettres, 2018. Ce
philosophe fut un ancien collègue de Sowell à l’université Cornell, où, en 1969,
ils assistent ensemble, impuissants, à la capitulation des autorités devant les
étudiants gauchistes déchaînés et armés qui occupent l’université, dans une
version « sixties» des événements d’Evergreen de 2017. VoirThomas Sowell
«TheDayCornell Died». https://www.hoover.org/research/day-cornell-died.

27. Voir le deuxième opus de l’œuvre maîtresse de Hayek,Droit, législa-
tion et liberté, «Le mirage de la justice sociale» (1976), trad. fr. PUF, Paris,
1982.

xxiv

https://www.hoover.org/research/day-cornell-died


Préface

quand paraît un de ses nouveaux livres, ses détracteurs l’ac-
cueillent avec le même haussement d’épaules : «Ah! Sowell va
encore cirer les bottes des Républicains»— sans parler des scé-
lérats qui le traitent depuis cinquante ans de «Noir de service».
Il est vain de chercher à contrer cette tactique rhétorique semi-
habile, que C. S. Lewis avait baptisée «bulvérisme²⁸»: le fait de
se préoccuper non pas de savoir si ce qu’affirme quelqu’un est
bien vrai, c’est-à-dire s’il y a adéquation entre l’intellect et la chose,
mais d’évaluer sans cesse de qui cette vérité « fait le jeu», et de
l’écarter complètement si, par hasard, elle arrange ses adversaires
politiques. On peut bien sûr toujours se demander de qui une
vérité particulière fait le jeu, mais seulement après avoir enquêté
pour savoir si la chose est véridique ou non. Parce que cette vérité
ne s’éclipsera pas comme par magie si on s’aperçoit qu’elle peut
servir les intérêts des adversaires politiques.
Dans A Conflict of Visions, Sowell tente d’expliquer la diffé-

rence entre « la gauche» et « la droite», en distinguant les par-
tisans des solutions dans l’Histoire (les progressistes qui ont foi
dans la perfectibilité humaine²⁹), des défenseurs des compromis
(«trade-offs») (les conservateurs qui ne se fontpas d’illusions sur
la nature des hommes— comme Edmund Burke, qu’il admire
et qu’il imite, comme il le rappelle dans la conclusion d’Illu-
sions de la justice sociale). Son analyse est proche de celle que
développe Hannah Arendt dans Essai sur la Révolution ³⁰, oppo-
sant, comme l’éminente philosophe politique, laRévolution amé-
ricaine en quête de compromis, de « checks and balances » et

28. Voir Dieu au banc des accusés (1970), trad. fr., éd. Empreinte temps
présent, 2020.
29. Une preuve parmi des millions d’autres de la persistance cette men-

talité, le recueil de textes du collectif Tiqqun, les radicaux anti-capitalistes
français les plus doués des derniers temps, s’intitule Tout a failli, vive le com-
munisme!(Paris, éd. la Fabrique, 2009.)

30. Trad. fr., Paris, Éditions Gallimard, 1967.

xxv



Préface

d’État de droit (rule of law) à la Révolution française, lancée
dans une course effrénée aux solutions, voulant absolument réfor-
mer la nature humaine, et aboutissant en raison même de cette
intransigeance à des bains de sang. Plus tard, dans The Quest for
the Cosmic Justice, Sowell parviendra à la conclusion que l’en-
gouement progressiste pour l’égalité résulte d’un renversement
moral : «L’envie était autrefois considérée comme l’un des sept
péchés capitaux avant de devenir l’une des vertus les plus admi-
rées sous son nouveau nom de “justice sociale ³¹”», écrit-il dans
un ouvrage sur lequel on sent planer l’influence du grand livre
d’Helmut Schoeck, l’Envie : une histoire du mal ³².
Mais l’obstinationdans le déni estun élémentqui résiste à cette

analyse. Freud a toutefois proposé un début d’explication de
cette tactique d’autruche, quand il a distingué l’erreur factuelle
proprement dite de l’illusion, qui est une croyance dans la moti-
vation de laquelle «la réalisation d’un désir est prévalente» indé-
pendamment «des rapports de cette croyance à la réalité ³³ ».
Ce que Freud voulait dire, c’est que chacun voit midi à sa porte :
on s’attache aux illusions parce qu’elles satisfont des aspirations
profondes, en dehors de tout rapport avec les faits, en tant qu’as-
pirations ; c’est pourquoi d’ailleurs les faits n’ont pas de prise sur
elles. Dans le cas de la quête de justice sociale, si tant de gens de
bonne volonté et avec les meilleures intentions sont progressistes,
c’est parce que c’est seulement de cette façon-là qu’ils peuvent
se sentir «bons»; ce n’est qu’en espérant établir le paradis sur
terre et en y travaillant qu’ils pensent que leur vie a un sens³⁴.

31. Ouvr. cité, p. 77, notre traduction.
32. Édition originale, 1966. Trad. fr., Paris, Les Belles Lettres, 1995, 2e éd.
33. L’Avenir d’une illusion (1927), trad. fr. Marie Bonaparte.
34. Lors du fameux discours au XXe Congrès du Parti communiste

d’URSS (25 février 1956), où Khrouchtchev a dénoncé avec virulence le culte
de la personnalité de Staline, certains dignitaires soviétiques présents dans la
salle ont fait des infarctus, et d’autres se sont ensuite suicidés.

xxvi



Préface

«L’éthique de la conviction» a cet avantage sur « l’éthique de la
responsabilité» qu’elle perçoit son propre optimisme débridé
comme un gage d’avancement vers cet «âge d’or». Elle a le désa-
vantage de se fracasser sans cesse sur le réel : comme on le di-
sait avec humour noir dans la Roumanie communiste de mon
enfance, de «se battre pour la paix dans lemonde jusqu’à ce qu’il
ne reste plus pierre sur pierre».
L’horizon de la pensée de Sowell, et ce qui compléterait ses ana-

lyses inquiètes, ce sont les écrits des philosophes qui ont étudié
les phénomènes totalitaires : Jules Monnerot, Hannah Arendt,
Alain Besançon, Raymond Aron et Eric Voegelin sont les pre-
miers noms qui viennent à l’esprit. Jules Monnerot a parlé du
communisme soviétique comme d’une «religion séculière», et
il est malheureux qu’Arendt, avec plus de puissance politique
et plus de sarcasme, ait éclipsé ces analyses de la Sociologie du
communisme ³⁵, parce que la «quête de la justice cosmique» est
bien une sorte de « religion séculière». Eric Voegelin, de son
côté, a résumé le problème totalitaire avec sa formule lapidaire

« Don’t immanentize the eschaton! » : «Ne faites pas de la desti-
née finale dumonde quelque chose d’immanent», c’est-à-dire ne
cherchez pas à instaurer le paradis surTerre ³⁶. Cette«immanenti-
sation» désigne exactement le passage de la justice classique que
défend Sowell à la « justice sociale», dont il observe l’expansion
inconsidérée.
Lorsque le très socialiste mais néanmoins très perspicace

Bertrand Russell visite l’URSS en 1920, il rencontre Lénine et
remarque un défaut majeur dans sa vision dumonde, qui affecte

35. VoirHannah Arendt, Totalitarianism and the Social Sciences de Peter
Baehr, Stanford, Stanford University Press, 2010, § 4, p. 93 et suiv.

36. Voir Eric Voegelin, The New Science of Politics, 1952, dans The
CollectedWorks of Eric Voegelin, volume 5, «Modernity Without Restraint»,
édité et présenté par Manfred Henningsen, University of Missouri Press,
Columbia, Missouri, 1999, p. 185.

xxvii



Préface

par capillarité tous les autres bolcheviques : ceux-ci surestiment
l’importance de l’oppression économique par rapport aux autres
formes d’abus de pouvoir. Ils croient «qu’il n’y a pas d’autre
esclavage que l’esclavage économique, et que, le jour où tous
les biens seront mis en commun, la liberté parfaite régnera³⁷.»
On sait ce que cette croyance folle a donné comme résultats du
vivant de Lénine et pendant les soixante-dix ans qui ont suivi
sa mort. Pourtant, cent ans après, c’est la même folie qui revoit
le jour avec la promotion d’un égalitarisme qui méprise toute
autre valeur.
Jules Monnerot avait appelé « logolâtrie ³⁸» cette adoration

excessive des mots et des concepts abstraits — souvent au détri-
ment de la réalité concrète — qu’il avait constatée chez les
communistes. Certains concepts comme « l’égalité » ou « la
justice sociale» deviennent alors des « idoles» verbales que l’on
accepte sans question, ce qui finit par empêcher toute pensée
critique véritable et aboutit à une sorte de vénération doctrinaire.
Quand le Cese nous explique que «L’EVARS [est] un droit
pour l’émancipation des enfants, un devoir pour aller vers une
société égalitaire ³⁹», qu’est-ce sinon une manifestation patente
de « logolâtrie » devant « l’égalité »? Pourquoi y aurait-il un
devoir d’aller vers une société égalitaire? Quel sera le prix de ces
efforts? Éduquer les enfants à la vie affective peut-il passer par la
menace pénale envers les parents? Qu’en est-il d’autres valeurs,
comme la pudeur, l’amour, la liberté, la bonne entente entre les
hommes et les femmes, l’amour des parents pour les enfants?
Comme l’a écrit Sowell : « la justice à tout prix n’est pas la jus-
tice. Après tout, qu’est-ce qu’une injustice si ce n’est l’imposition

37. Voir la Théorie et la Pratique du bolchévisme, trad. fr. André Pierre,
Paris, éd. de la Sirène, 1921, p. 169.

38. Voir Sociologie du communisme (1949), nouvelle édition revue et aug-
mentée, Paris, Gallimard, 1963.

39. Rapport cité, p. 17.

xxviii



Préface

arbitraire d’un coût — qu’il soit économique, psychique ou
autre — à une personne innocente? Et si la correction d’une
injustice impose un autre coût arbitraire à une autre personne
innocente, ne s’agit-il pas également d’une injustice⁴⁰?»
Une légende urbaine fait dire à Einstein: « La folie, c’est

de faire toujours la même chose et d’espérer un résultat diffé-
rent.» N’est-ce pas l’histoire de l’humanité qui se répète, non
pas parce qu’on ne la connaîtrait pas, mais parce qu’on se dit
que cette fois-ci les mêmesmesures erronées donneront des fruits
meilleurs? Cependant, on ne cueille pas le raisin sur des buis-
sons d’épines, rappellent avec obstination les vigiles qui scrutent
l’avenir aussi bien que le passé, et c’est pour cela qu’ils sont haïs,
comme l’estThomas Sowell. Illusions de la justice sociale, aboutis-
sement d’un demi-siècle de recherches approfondies sur la ques-
tion de « la justice sociale», est le cri de la raison d’un homme
intègre cherchant à armer ceux qui souhaitent lutter contre ce
totalitarismequi vient⁴¹, contre cette logolâtrie de l’égalité, contre
cette injustice qui se donnepour le summumde la justice. Si beau-
coup de problèmes nous viennent des Amériques, pour pousser
commedes champignons toxiques sur notre terreau rousseauiste,
voici aussi, avec ce livre, un des antidotes qu’on y a élaborés.

Radu Stoenescu

40. TheQuest for Cosmic Justice, New York, Simon & Schuster, 1999, p. 28.
41. Voir le Totalitarisme sans le goulag de Mathieu Bock-Côté, Paris,

les Presses de la Cité, 2023.


